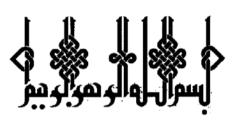
نَهُ إِلَيْ الْمُعْرِيْنِ الْمُعْرَةِ فَي مَلْ مِنْ الْمُعْرَةِ فَي مَا اللّهُ عَلَيْنَ مِنْ الْمُعْرَةِ فَي مِنْ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنِ الللّهُ عَلَيْنِ الللّهُ عَلَيْنِ اللّهُ عَلَيْنِ اللّ

أبوائج سين على لندوي





## حقوق الطبع محفوظة ۱۹۹۷ ه – ۱۹۹۷ م

## بسم الله الرحهن الرحيم بي*ن يدى الرسالة*

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الأنبياء وإمام المرسلين محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

وبعد فهذه كلمة قيمة في موضوع الدعوة والفكر الإسلامي ، ارتجلها سماحة العلامة الشيخ أبي الحسن على الحسني الندوى ، بمناسبة افتتاح العام الجديد للمعهد العالى للدعوة والفكر الإسلامي بجامعة ندوة العلماء ، وذلك في ١١ / محرم ١٤١٣ هـ ( ١٣ / ١٩٩٢/٧ ) .

وقد حضر الكلمة واستمع إليها نخبة وجيهة من طلاب دار العلوم وأساتذتها ، وخاصة الطلاب الوافدون الذين يدرسون في مختلف الكليات ومراحل التعليم بالجامعة ، ووجه سماحته خطابه نحوهم بوجه خاص .

لقد دعا سماحته في هذه الكلمة ، العاملين في مجال الدعوة والفكر الإسلامي بأسلوبه الواضح ، إلى التركيز على جانب حاسم يتولى توجيه الأمة إلى وجهتها الصحيحة من العلم والإيمان ، ومن السلوك والشريعة ، ويثير فيها الشعور الكامل بالمسئولية الدقيقة الملقاة على عواتقها ، والبحث عن الوسائل التي تساندها في النهوض بها ، إنه أشار إلى الفجوات والثغرات التي تحدث في حياة الأمم والشعوب ، مهما بلغت من العلم والدين والصلاح والفضائل الخلقية مكانًا ساميًا ، ومهما قطعت شأوًا بعيدًا في مجال المعرفة والحضارة ، غير أنه لا يمكن الدعاة والعاملين في مجال الفكر الإسلامي أن يغفلوا هذه الفجوات والثغرات دون أن يفكروا في الطرق التي تعالج ملئها ، وبتعبير أصح : تأخذ العدة الكاملة لردمها.

كما أن هناك تساؤلات وتشككات قد تبلغ إلى

حد التحديات المنوعة ، وذلك أمر طبيعى فى حياة كل أمة وفى تاريخ كل ديانة فى كل عصر ومصر ، وهى تتطلب منا أن نقابلها بهدوء ، ونفكر فى الإجابة عنها بصراحة ووضوح ، وكذلك يجب على الداعية أن يستقبل كل معارضة وتناقض ، بعقل واع وصبر واسع ، وحكمة بالغة ، ونظرة ثاقبة .

هذه الكلمة القيمة هي في الواقع حاجة كل داعية ، وكل عامل للإسلام ، يجب أن يتناولها الدعاة والعاملون في مجال الدعوة والفكر الإسلامي بدراسة واعية عميقة ، حتى يكونوا على بينة من أمرهم ويتسنى لهم السير في هذا المجال على وجه البصيرة والاقتناع الكامل .

وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وعلى آله وصحبه وبارك وسلم .

سعيد الأعظمي

٣ / ٢ / ١٤١٣ هـ

٣ / ٨ / ١٩٩٢ م رئيس تحرير مجلة « البعث الإسلامي »



## بسم الله الرحمن الرحيم الحاجة إلى التركيز على جانب حاسم في مجال الدعوة والإصلاح

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله على رسول الله على وبعد! .

فأحمد الله تعالى على هذا اللقاء الذى جاء فى أوانه ومكانه ، وأستطيع أن أقول لكم إنه إن تأخر عن أوانه فقد جاء فى مكانه ، ولا يزال فى مكانه ، واعتبره لقاءً أبويًا أخويًا ، مدرسيًا عائليًا ، توجيهيًا دعويًا ، فى وقت واحد ، إنه كان من الطبيعى ، ومن المعقول بل من الواجب أن تتكرر هذه اللقاءات وإن طالت أو قصرت ، وإن اختلفت أمكنتها وألسنتها ، فإن هذا الموضوع الذى سألقى بعض الأضواء عليه ، إنه هو العمود الفقرى فى النظام التعليمى ، والتربوى الدعوى ، الذى تعيشون فيه ،

وإن فى إمكانه أن يثير فيكم بعض الاهتمام بمعرفة واجبكم ، وما يستقبلكم إذا عدتم \_ بمشيئة الله وكرامته \_ إلى بلادكم .

ما هى التحديات التى تواجهونها ؟ ما هى العقد النفسية العراقيل ؟ ما هى المشاكل ؟ ما هى العقد النفسية السياسية التى تبتلون بها ؟ كان من الواجب أن يكون عندكم بعض تخمين أو بعض تقدير للوضع الاجتماعى ، الدينى والسياسى ، الذى ينتظركم ، ولابد لكم أن تواجهوه ، وأحمد الله تعالى على أنه أتاح هذه الفرصة الكريمة للجلوس معكم والحديث إليكم .

إخوانى : إنكم تعرفون أن الدعوة هى رسالة الأنبياء عليهم السلام جميعًا من أولهم إلى آخرهم، وأن الدعوة هى رسالة الأنبياء ووظيفة خلفائهم، بل تعتبر الدعوة نفس الرسالة ونطقها ، إذا تنفست كانت الدعوة ، وإذا نطقت كانت الدعوة ، وإذا

سارت كانت الدعوة ، وهي دعوة معينة صريحة مكشوفة ، متفق عليها، لا جدال فيها ، هي الدعوة إلى الله تعالى ، الدعوة إلى التوحيد الخالص ، والإيمان بالله والإيمان بالرسل عامة ، وبالرسول الخاتم خاصة والإيمان باليوم الآخر ، والدعوة إلى الفضائل والدعوة إلى إنقاذ الإنسانية من التردي في هوة الضلال والهلاك ، فهذه الدعوة متصلة وستظل متصلة إلى أن يرث الله هذه الأرض ومن عليها ، وهي لكل عمل إسلامي صعيد وأرضية يقوم عليها، وهي أساسية ، وهي المبتدأ والمنتهى ، وهذا ما لاشك فيه ، ومازالت هذه الدعوة باقية مستمرة نشيطة مهما تنوع الدعاة في عرضها واختلفوا في طريقها .

ولكنى أريد أن أشير فى ضوء دراستى للدعوة الإسلامية ، وتاريخ الديانات والشعوب ، وتاريخ الحضارات والفلسفات ، فى هذا الوقت القصير ، أن هنالك فجوات أو ثغرات تحدث فى حياة الأمم وفى حياة المجتمعات ، قد حدثت فى حياة كل أمة وفى كل ديانة ، وإن لم يسجل تاريخها تسجيلا أمينًا مفصلا موثوقًا به ، ولكنه من طبيعة البشر ومن طبيعة الديانات ومن طبيعة المجتمعات البشرية .

وذلك لأن الإنسان حي نام ، صاحب شعور وصاحب عقلية ، وصاحب تجارب ، وصاحب أهواء وميول وشهوات، وصاحب غايات وأهداف ، يواجه معارضات وصراعًا نفسيًا ، وفي بعض الأوقات صراعًا سياسيًا وصراعًا اجتماعيًا ، وفي بعض الأوقات صراعًا خلقيًا ، فإنه لابد أن تحدث في كل مجتمع ـ مهما بلغ من العلم الديني ، والصلاح العلمي ، ومن الفضيلة الخلقية مكانًا ساميًا ــ لابد أن تحدث في هذا المجتمع الحي النامي الذي يسعى على قدميه ، وينطق بلسانه ، والذي تحركه محركات داخلية وخارجية كثيرة ، قد تكون

مفروضة عليها ، وقد تنبع من داخلها ، لابد أن تحدث هناك فجوات أو ثغرات .

ولابد أن تملأ هذه الثغرات والفجوات ، تقتضى ذلك طبيعة الدين وحكمة حامليه وشارحيه ، وتقتضى ذلك الطبيعة البشرية ولايجوز أبدًا أن تغفل هذه الفجوات والثغرات ، ويقول الداعية والغيور على الدين : ما لنا ولهذه الفجوات والثغرات ، وما الحاجة إلى ملئها والاشتغال بها ؟ مادام الدين هو الدين الكامل ، هو الدين الذي يحتوى عليه كتاب الله العزيز ، والذي وصل عن طريق الحديث وعن طريق الفقه أو عن طريق البحوث العلمية ؟ .

لا أبداً \_ إذا بقيت فجوة عميقة ، فجوة حقيقية يصح أن تسمى فجوة \_ فإنه يخشى على هذا المجتمع \_ مهما بلغ من الفضائل الخلقية والتمسك بالدين \_ يخشى عليه أن يتردى أو يهوى هذا المجتمع في هذه الفجوة ، فهنالك فجوات وثغرات

تحدث، وهي تطلب أن تملأ وبتعبير أصح أن تردم . وكذلك هنالك تشككات وتساؤلات قد تبلغ إلى حد التحديات ، تحد لصحة الدين، تحد لإمكان انطباقه في هذا العصر ، تحد لإمكان العمل به ، تحد لإمكان القيام به قيامًا كاملا ، هذه التساؤلات ( وبالأصح الاعتراضات والتشككات ) تحدث في حياة كل أمة ، وفي تاريخ كل ديانة ، وهی حدثت وستحدث ، وستستمر حادثة موجودة طارئة في كل عصر ومصر، فهذه ثغرات وفجوات يجب أن تملأ ، وهذه تساؤلات وتحديات ، يجب أن يجاب عنها ، ويجب أن تقابل .

وهنالك معارضات كذلك وتناقضات يجب أن تستقبل بعقل واع ، وصبر واسع ، وحكمة عالية ، ونظرة ثاقبة ، هذه كلها من واجبات الدعاة .

وأضرب لكم بعض الأمثلة ، والوقت قصير ، لذا أشير عليكم من غير خجل ومن غير اعتذار ، بأن تطالعوا كتابى : « رجال الفكر والدعوة فى الإسلام » فتمرون فى أثناء سياحتكم فى هذا الكتاب \_ الذى هو فى عدة أجزاء \_ بهذه الثغرات الزمنية التى حدثت فى تاريخ الإسلام ، وما يتصل بالدعوة الإسلامية .

أضرب لكم مثلا بالإمام الحسن البصرى رحمه الله ، فالإمام الحسن البصرى هو من كبار دعاة الإسلام قدر الله له زمانًا ــ وهو المقدر لما يشاء ومتى يشاء \_ كانت هنالك حكومة إسلامية ، بل وفقًا للمصطلح الجديد إمبراطورية قوية واسعة، ومجتمع إسلامي متنوع، وشريعة واضحة المعالم، واسعة التفاصيل ، وحديث محفوظ ، كل ذلك كان هنالك متوفرًا ، ولكن حدثت هنالك مرحلة جديدة كان يجب أن ينتبه لها، وإنها جديرة بأن تحدث في كل زمان ومكان ، وهو وجود النفاق ، لم يكن هنالك نفاق عقيدة ، ولكن كان هنالك

نفاق خلقی وعملی، وهو وجود تناقض بین التعالیم الصحيحة الإسلامية التي جاءت في القرآن، وجاءت في الحديث النبوي ، المتواتر الصحيح ، تناقض بين السيرة الإسلامية المتينة الراسخة ، بين طلب الآخرة والسعى لها ، وإيثارها على المنافع الدنيوية ، والجهد في سبيلها ، وبين انتهاز الفرص التي حدثت لوجود حكومات واسعة غنية ، ذات وسائل وإمكانيات متوفرة ، فقد انهزمت الإمبراطورية الرومية والإمبراطورية الساسانية ( الفارسية) أمام الجيوش الإسلامية والغزو الإسلامي، واستولى المسلمون على هاتين الإمبراطوريتين، وكانت هنالك فرص سانحة ، فرص مغرية كل الإغراء لانتهاز هذه الفرص، لتبوء المناصب الرفيعة، وتملك وسائل الرفاهية والشرف بالتزلف إلى الحكام ومخالفة الضمير والمبدأ .

هذا ما أحدث تناقضًا وتفطن له الإمام الحسن

البصرى بما أوتى من فراسة إيمانية ، وعلم راسخ ونظر ثاقب، وبما كان من حظه إدراك عصر الصحابة ودراسة سيرتهم وأخلاقهم ، فهو قد وهب نفسه لمعارضة هذا التناقض الذي حدث في المجتمع الإسلامي الإنساني الناشئ ، المجتمع الإسلامي الغني في مواهب وفي طاقات ، وفي ذكاء وإمكانيات ، كان الواحد منهم يؤمن بالله كما هو بأسمائه وصفاته، ويؤمن بالرسل جميعًا ، ويؤمن بالآخرة ، ويؤمن بالتعاليم التي جاءت في القرآن ، ولكن كان طموحه وما وهبه من ذكاء ومقدرة ، يغريه بأن ينتهز هذه الفرصة ، يذهب إلى الحاكم ويقول ما لا يرضاه دينه ، ويقول ما لا يتفق مع إيمانه وعقيدته ، ولكنه أراد أن ينتهز هذه الفرصة وينال كرامة أو منصبًا رفيعًا .

وهذا أحدث تناقضًا في المجتمع الإسلامي ، وكان نفاقًا خلقيًا ، وقد جاء في التاريخ أن هذا

أحدث ــ لما قام سيدنا الإمام الحسن البصرى لمحاربة هذا النفاق ، ولاستئصال شأفته والتغلب عليه ــ تساؤلا في نفوس كثير من الناس ، قالوا : يا أبا سعيد ! هل اليوم نفاق ؟ لأنهم كانوا يعرفون أن النفاق قد مضى زمنه ، وهذا بحث علمي قد جاء في كتاب « الفوز الكبير » للإمام الشيخ أحمد بن عبد الرحيم المشهور بولي الله الدهلوي ، هل النفاق داء مستمر ، وهل يمكن أن يوجد بعد عصر الرسول عليه الصلاة والسلام ؟ وشيء آخر أكثر حساسية ، هو أنه من الصعب بل من المحال تعيين المنافق ، فقيل لسيدنا الحسن البصري رحمه الله هل اليوم نفاق ؟ قال : « لو خرجوا من أزقة البصرة لاستوحشتم فيها " هم في عدد لا يستهان به في المدن، ثم قيل له مرة ثانية ، قال : لو خرجوا لما انتصفتم من عدوكم ، يعنى هم الذين يكونون الجيش الإسلامي ، فإذا انسحبوا ولم يكن لهم

وجود ، لما استطعتم أن تقاوموا وتحاربوا عدوكم ، لأن قوتكم هى المستمدة من هؤلاء الذين يعيشون عيش تنعم ، وهؤلاء الذين يتصفون بالنفاق .

فعارض الإمام الحسن البصرى النفاق ، وركز عليه عنايته وبلاغته التي أكرمه الله بها ، ومن المقررات التاريخية الأدبية ، ومن المقررات في التاريخ الأدبى ، أن كان هنالك بليغان لا ثالث لهما، أبلغ البلغاء الحسن البصرى ، والحجاج بن يوسف الثقفي ، ولكن يكاد المؤرخون للأدب يجمعون على أن الحسن البصرى أبلغ من الحجاج، فوهب نفسه ووهب طاقاته وكل إمكانياته وقوة بيانه، وقدرة لسانه ، ووهب عنايته وإخلاصه لمحاربة هذا النفاق ولمحاربة هذا التناقض ــ الحادث في المجتمع الإسلامي بحكم الطبيعة واتساع المملكة وتضخم الثروة ــ من ذلك تعرفون أنه كانت هنالك ثغرة حتى في العهد القريب من البعثة النبوية ،

والرسالة السماوية .

وهنالك مثال آخر وهو ما حدث في آخر القرن الثاني الهجرى ، وهي فتنة عقيدة خلق القرآن ، وهي العقيدة التي تزعمها المعتزلة الخاضعون للفلسفة الإغريقية في قليل أو كثير، والتنور السطحي العاجل أو ( العقلانية ) ولهذه العقيدة لوازم فاسدة ونتائج معارضة لحقيقة إعجاز القرآن وكونه منزلا من الله لفظًا ومعنى (١).

وقد احتضن الخليفة العباسي الكبير المأمون بن

<sup>(</sup>۱) إن ما كان يقصد به الدعاة إلى هذه العقيدة ، ومعرفة مراميها وغوامضها صعب لضياع كثير من مصادر الاعتزال وكتب المعتزلة بعد خمود هذه الدعوة ، وانقراض عصر المعتزلة ، ولكن مما لاشك فيه أن هذه العقيدة كانت معارضة لعقيدة السواد الأعظم من المسلمين ، والصحابة والتابعين ، مضعفة لعقيدة إعجاز القرآن ، وكونه منزلا من الله بكلماته ومعانيه ، فإن الله يقول : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْانًا عَرَبِيًا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف : ٢] واللغة لا تتخيل ولا تفهم إلا مركبة من كلمات وألفاظ معينة .

الرشيد هذه العقيدة وحماها حماية الحكام والملوك، وأصدر سنة ٢١٨هـ رسالة يأمر فيها بجمع القضاة وامتحانهم في عقيدة خلق القرآن ، وعزل من لا يقول بذلك منهم ، وإسقاط شهادة من لا يراها من الشهود، وكانت محنة عقدتها وضخمتها حماية المملكة وحماس القائم عليها .

وهنالك قام لمعارضتها وللوقوف في وجهها ، الإمام أحمد بن حنبل ( ١٦٤ ـ ١٤١ هـ ) وخاطر بنفسه وحياته ، وتركزت فيه رئاسة المعارضة ، فحبس ومكث في السجن نحوًا من ثلاثين شهرًا، وفي أيام المعتصم خليفة المأمون ضرب بالسياط ، ضرب تسعة عشر سوطًا ، يقول السواط: لو ضرب فيل سوطًا واحدًا لصاح ، وهو يقول كل ضرب فيل سوطًا واحدًا لصاح ، وهو يقول كل مرة : « ايتونى بشيء من كتاب الله وسنة نبيه حتى مرة : « ايتونى بشيء من كتاب الله وسنة نبيه حتى أقول به » وقد كان من ثبات ابن حنبل وصموده

وإخلاصه أن انطفأت عقيدة خلق القرآن حتى بقيت مدفونة في كتب الملل والنحل وعلم الكلام ، وانهزمت حكومة هي من أقوى الحكومات وأوسعها في عصرها ، حتى ذكر اسم الإمام أحمد بن حنبل مقتديًا بالصديق في الثبات والصمود ، والقضاء على الخطر، فقيل « أبو بكر يوم الردة » و « أحمد بن حنبل يوم المحنة » .

ثم كان هنالك شخصية أخرى هى شخصية الإمام أبى الحسن الأشعرى ( ٢٧٠ ـ ٣٢٤ هـ ) فقد قام بدور حاسم فى مقاومة الاعتزال وسلطانه ، فقد كان هذا الاعتزال قد أثر تأثيرًا عميقًا فى عقلية الشباب الواعى ، فكانوا « يتظرفون » بالانتساب إلى الفلسفة ومذهب المعتزلة، وأصبحت الفلسفة كما يقول الدكتور أحمد أمين « موضة» يتظرف بها الشباب ويتنبلون بها ، ويقول بعضهم:

أنا معتزلي افعلوا ما شئتم أنا معتزلي، وأصبح الاعتزال رمزاً وأمارة للذكاء والتعمق والعقلانية ، حتى في العقائد والمسائل الشرعية ، فكان هذا خطرًا كبيرًا على الفهم الديني الصحيح ، وعقيدة السلف المأثـورة ، فوفـق الله الإمـام أبـا الحسـن الأشعرى فاعتزل مرة ثم خرج ، وهو مقتنع بصحة الشريعة الإسلامية عقيدة ، وشريعة ، وعقلا وعملا، مؤمنًا بها إيمانًا واعيًا ، ليس إيمانًا عاطفيًا فقط ، فصار يفحم المعتزلة ويقنع الشباب المتأثرين بعض الأثر أو كل التأثر بالفكر المعتزلي الفلسفي ، فكان يجيبهم كما يجيب معلم حاذق كبير أطفالأ صغارًا ، وتلاميذ أحداثًا ، فكان يجتمع هناك عدد كبير من المتأثرين بالاعتزال ، ويقول : ياسيدي أجب عن كذا ، يامولانا ماذا تقول في هذا ؟ ياسيدى ما المسألة الفلانية ؟ فكان يسمع كل هذا ، وكان الناس يتعجبون كيف يحفظ الإمام أبو الحسن

الأشعري هذه الآراء ، وبعد ذلك يبدأ يناقشهم ويردهم واحدًا بعد واحد ، أما فلان فقد قال كذا ً وأقول هذا ليس بصحيح ، وأنه شيء مفروض ، وشيء غير عقلي ، وقال الثاني كذا ، وقال الثالث كذا ، والرابع كذا، يعنى كان الناس يتصورون أنه رجل ملهم ، كيف استطاع أن يحفظ هذه الآراء الشاذة المنتشرة المبعثرة التي لا تناسب ولا التئام فیها، کیف حفظ هذا ثم یرد علی کل کما یرد شاب أو رجل كهل ، مكتمل الشباب على أطفال صغار ، وهذا كان من تقدير الله تعالى ، وبدأ الاعتزال يفقد تأثيره وسلطته ونفوذه ، والنفوذ شيء خطر جدًا ، إذا كان لفلسفة نفوذ ، وكان له إجلال وأثر في أعماق النفس ، فهو خطر على الدين السماوي المنزل من الله ، ويسير بالعقل الإسلامي والفكر الإسلامي إلى اتجاه غير سليم ، إلى اتجاه غیر شرعی ، وغیر نبوی .

هذا كان من تقدير الله تعالى ، فقد فقد الاعتزال وجاهته ، وأنا تحريت هذه الكلمة بصفة خاصة ، فقد الاعتزال وجاهته العقلية ، والوزن العقلى ، فإذا لم يكن فيه وزن عقلى ، فما قيمته ؟ كل قيمته أنها عميقة ، وأنها مؤسسة على الدراسات، وأنها تلائم العقل ، وترضى العقل وتسليه ، فإذا فقدت هذه الفلسفة هذه القيمة فقدت كل شيء ، أصبحت مفلسة لا قيمة لها ولا جاذبية لها .

وكذلك شأن حجة الإسلام الإمام الغزالى فى عصره ، والعلامة ابن الجوزى فى عصره ، والإمام عبد القادر الجيلى ( الكيلانى ) فى عصره ، وشيخ الإسلام الحافظ ابن تيمية فى عصره ، ومولانا جلال الدين الرومى فى عصره ، أما المجددون للإسلام والداعون إلى الله والدين الصحيح ،

والمقاومون للتحديات والأخطار على بقاء الإسلام في شبه القارة الهندية ، والمانعون من تحولها إلى الوثنية البرهمية والحضارة الهندية الجاهلية ، والناشرون للكتاب والسنة ، والاشتغال بالحديث ، فيمكنكم أن تقرأوا قصة كفاحهم وجهودهم ، وغيرتهم على الدين الأصيل المحفوظ ، ومدى نجاحهم في جهدهم وجهادهم في كتابنا : « رجال الفكر والدعوة في الإسلام » الجزء الثالث ، والجزء الرابع .

فالقضية يا إخواني هي: ملؤ الفجوة الواقعة في الفكر الإسلامي ، أو في المجتمع الإسلامي ومواجهة التحدي ، فملؤ الثغرة وملؤ الفجوة ، ومواجهة الخطر الذي حدث ويحدث بالوجود الإسلامي أو بالشريعة الإسلامية واجب ومحتم .

وأقول لكم: القضية ليست قضية دعوة جديدة ،

القضية : التركيز على جانب خاص ، وقضية الضغط على جانب خاص ، والتضلع بمسئولية خاصة ، فليس هنالك تعارض أبدًا ، إن الدعوة هي الدعوة الإسلامية ، الدعوة النبوية ، الدعوة إلى العقيدة الصحيحة ، المقبولة عند الله تعالى ، مهما تباعد الزمان ومهما تضخمت المشاكل ومهما اتسع المجتمع ، ومهما تغيرت مطالب الزمان ، الدعوة هي. الدعوة ، ولكن الشيء الذي أريد أن ألفت إليه أنظاركم ، هو التركيز على جانب خاص، والضغط عليه ووهب الطاقات ، ووهب الإمكانيات ، ووهب القوة الإرادية التي يهبها الله كل إنسان ، لمواجهة هذا الخطر ، ولملء هذا الفراغ، ولإزالة هذا التحدي .

فما هو الجانب المحدد ؟ المعين الرئيسي في هذا الزمان ؟ ما هو الواقع المحدد الآن في البلاد

الإسلامية ؟ هو موضوع حديثي اليوم .

إنها إعادة الثقة في نفوس الطبقة المثقفة بصلاحية الإسلام ، ليست بصلاحية الإسلام فقط ، بل بصلاحيته للقيادة وحل المشاكل ، ولصياغة المجتمع صياغة سليمة عصرية جديدة صحيحة فالجانب الذي أريد أن أركز عليه اهتمامكم الآن ، وأركز عليه طاقتكم وإمكانياتكم ، وذكاءكم و مجهودكم في بلادكم ، إذا رجعتم بسلامة الله تعالى ، هو إعادة الثقة بصلاحية الإسلام في الطبقة المثقفة ، لأن هذه الطبقة المثقفة قد ضعفت الثقة بصلاحية الإسلام فيها أو فقدت تمامًا ، لأن النظام الدعوى التربوي العصري الغربي نجح في ذلك نجاحًا ، تسعين في المائة تقريبًا ، أو تسعًا وتسعين في المائة ، فإن الطبقة المثقفة التي تخرجت من الكليات والجامعات، أو رجعت من الغرب بعد الدراسة ، أو تخرجت من جامعاتها الكبيرة ، لا أقول : إنها ضعفت فيها الثقة، بل هى فقدت ثقتها تمامًا بصلاحية الإسلام ، فالآن القضية الرئيسية المركزية عندهم هى إزالة هذه الثقة عن نفوس الشعب ، والتحرر من ربقة الإسلام ومن قيوده الشرعية والخلقية والتشريعية ، والقانونية والمدنية .

هذه هي الحرب الحقيقية السافرة التي توجد الآن في البلاد الإسلامية ، ما هي الحرب ؟ أقول لكم بكل صراحة وعلى بصيرة وعن تجربة واختبار ، إنه لا حرب في بلد إسلامي بين الإسلام والصهيونية ، لا حرب بين الإسلام والضهيونية ، ولا حرب بين الإسلام والنفوذ الغربي ، لا حرب بين الإسلام وفساد الأخلاق ، هي حرب واحدة ، هي حرب بين الطبقة المثقفة الرئيسية التي تملك زمام الحكم وبين الزعماء ، وبين الجمهور والشعب لإزالة هذه الثقة الزعماء ، وبين الجمهور والشعب لإزالة هذه الثقة

بصلاحية الإسلام ، إنهم يقولون بلسان الحال، نعم الإسلام كان دينًا مثل دورًا ، دورًا محمودًا جزاه الله خيرًا ، جزي الله القائمين به ، إنه رد على الوثنية السافرة ، وإنه أزال وأد البنات ، وإنه أعطى النساء بعض الحقوق ، وإنه أزال بعض المنكرات وبعض العيوب الخلقية ، وبعض الذمائم من المجتمع العربي، ولكن الإسلام قد مضى زمنه، فقد وقف وتقدم الزمان ، إنما هي قضية القيادة وقضية الصياغة للحضارة والقانون وأن يتصرف ويتحكم في حياة الإنسان ، ويقول : هذا حرام وهذا حلال ، وهذا معروف وهذا منكر ، هذا دين وهذا لا دين ، لا... لا نسمح بذلك ، الإسلام قد قضى دوره ، الإسلام قد انتهى أجله ، إنه قام بدور محمود في التاريخ ، إنه قام بعملية إصلاحية محدودة في جزيرة العرب وخارج الجزيرة، ولكن الآن في هذا العصر المتمدن الراقي الذي يطير الإنسان فيه في الهواء ،

ويسير فى البحر ، والذى وصل إلى القمر ، وركز الراية على القمر، إن الإسلام لا يستطيع أن يسايره، ويقوده ، ويحل مشاكله .

فأنتم يا إخواني ! أقول لكم الآن بصراحة وبتركيز ، أنتم في القضية الرئيسية الكبري التي تواجهونها ، بل هي تفرض عليكم فرضًا رضيتم أم لم ترضوا ، هي قصة صلاحية الإسلام للبقاء ، وصلاحيته لقيادة البشرية ، وصلاحيته للسيطرة على المجتمع ، هذه القضية ستواجهونها إذا رجعتم إلى بلادكم ، ولابد لمواجهة هذا التحدى وهذا الخطر ، لابد له من دراسات عميقة متنوعة تدرسونها في تاريخ الحضارة الغربية ، والفلسفة الغربية ، أو تاريخ إيران وروما ، وماذا خسرت الإنسانية بها ؟ وما هي رسالتها للإنسانية ؟ وما هي عطاياها ؟ فعليكم أن تطالعوا بعض الكتب التي قد عالجت

هذا الموضوع ، وأقول لكم ، ومعذرة إليكم من ضميرى ونفسى ، لابد أن تطالعوا بعض الكتب التى وفق الله لتأليفها فى هذه البيئة المحدودة الصغيرة هنا ، أنا أحمد الله تعالى ، بل هذا توفيق من الله تعالى فقط ، ولا يرجع الفضل إلى أحد أبدًا \_ حاشا وكلا \_ ولكن « ندوة العلماء » أقول لكم بصفة خاصة ، إنما قامت لذلك .

وأنتهز هذه الفرصة للفت النظر إلى هذا ، إن البلاد كانت غنية زاخرة بالمدارس العربية الدينية ، ما كان هنالك فراغ أبدًا ، لا أسمى هذه المدارس احترامًا لها ، كانت البلاد زاخرة بالمدارس العربية الدينية ، كانت البلاد زاخرة بالمكتبات العظيمة الغنية، كانت البلاد زاخرة بوجود العلماء ، وبوجود العلماء الكبار المدققين المتوسعين في الفقه وأصول الفقه وفي الحديث ، وفي التفسير ، وفي

العلوم الدينية ، ولكن كان هنالك ثغر ، ما هو هذا الثغر ؟ هو كيف تخاطب المتخرج من الجامعة والكلية ، والمتعلم في بيئة غربية ؟ بأي لسان تخاطبهم ؟ وما هي الوسائل التي تستخدمها ؟ ما هو السلاح الذي يستطيع الداعية أن يقاوم أو يحارب به ، ويدافع عن دينه، وعن ضميره وعن شريعته ؟ لذلك قامت ندوة العلماء، وأنا أعتذر إذا قلت إنه كانت هنالك حاجة لظهورها مع وجود هذه المدارس والجامعات الكثيرة ، التي كانت حظيت بتقدير من الجماهير المسلمة هنا ، وإذا كانت لندوة العلماء قيمة، فإن هذه القيمة هي أن تنتج شبابًا يستطيعون أن يستردوا القيادة الفكرية من الطبقة المثقفة الناشئة في الجامعات المدنية الغربية ، أو في الكليات المدنية الغربية الواقعة في البيئة الغربية ، رضعت بلبانها ونشأت في أحضانها تنتزع القيادة الفكرية من هؤلاء وتردها إلى الراسخين في العلم

المطمئنين ، المقتنعين ، المنشرحة صدورهم ، والواعية عقولهم لفهم الدين الإسلامي ، يؤمنون هؤلاء بأبدية الإسلام للبقاء في كل عصر ومصر كقائد موجه وداع ، وبأن الشريعة الإسلامية متكفلة بالسعادات الدنيوية والأخروية صالحة لكل زمان ومكان ، وهي أفضل وأجدر بحل المشكلات العائلية والاجتماعية والتشريعية من كل قانون وتشريع إنساني علماني .

فأنتم يا إخوانى ! لابد أن تستعدوا لهذه المعركة، هذه المعركة التى تنتظركم بصبر نافذ ، لا أستطيع أن أقول إن آباءكم ينتظرون قدومكم بهذا الجزع أو بهذه الرغبة أم هذه المعركة تنتظركم ، وأنا أميل إلى أن هذه المعركة تنتظركم أكثر مما ينتظركم أباؤكم وإخوانكم الذين فارقوكم والذين ودعوكم إلى هذه البلاد ، وحرموا لقاءكم والحديث معكم

والأكل معكم هذه المدة الطويلة ، لا . . . هذه هي المعركة الحامية الحاسمة ، هذه المعركة الإلحادية ، هذه المعركة المعادية للإسلام، والمعادية لكل الأديان ، هذه المعركة تنتظركم.

فلا بد أن تستعدوا لها قبل أن تبتلوا بها وقبل أن تواجهوها وجهًا بوجه ، والاستعداد يمكن هنا ، فلابد أن تقرأوا الكتب التي ألفت ، ومعذرتي إلى نفسى قبل معذرتي إلى غيري، لابد أن تقرأوا كتاب: « الصراع بين الفكرة الإسلامية والفكرة الغربية في الأقطار الإسلامية » وكتاب « نحو التربية الإسلامية الحرة » وكتاب : « إلى الإسلام من جديد» ولابد أن تقرأوا كتاب : « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين؟ » ومن غير مؤلفات علماء الندوة \_ بما أنا فيه \_ كتاب: «الإسلام على مفترق الطرق» و «الطريق إلى مكة » للأستاذ محمد أسد المهتدى

(ليوبو لدويس سابقًا) وكتب الأستاذ سيد قطب رحمه الله، والأستاذ أبى الأعلى المودودى فى نقد الحضارة الغربية ، وبيان الحاجة إلى الإسلام ، وقبل ذلك كتاب أستاذنا وأستاذ الجيل الإسلامى المعاصر، العلامة السيد سليمان الندوى « الرسالة المحمدية » و « السيرة النبوية » .

وكذلك تدرسون شعر إقبال ، لا أقول أن تقرأوا محاضراته ، لأننى لا أوافق على بعض ما جاء فى هذه المحاضرات مائة فى المائة فى صراحة ، وأشرت إلى ذلك فى مقدمة « روائع إقبال » ولكن لابد أن تقرأوا شعره وأن تتذوقوه ، وأقول لكم إن هذا يثير فيكم الذكاء والتذوق ، ويثير فيكم حماسًا إسلاميًا قويًا ، فتكونون بذلك على مستوى رفيع وعلى صعيد صاعد عال من الثقة بالإسلام ومن القدرة على إقناع المتعلمين الدارسين الجامعيين .

يا إخواني ويا أبنائي :

إن الزمان لا يتسامح والأعداء لايتسامحون أبدًا، إنهم قد شمروا أذيالهم ، وإنهم قد أعدوا نفوسهم وهم واقفون بالمرصاد ، يعدون الساعات عدًا ، بل يعدون الدقائق عدًا ، لترجعوا إلى بلادكم ، فيزاحموكم أو يصارعوكم ويبدوا لشعبهم أن هؤلاء رجال أميون ، إنهم أبناء جيل ماض ، وإنهم أبناء جيل القرن التاسع عشر المسيحي ، أو قبل هذا ، فهم يغيرون عليكم عن طريق العلم وعن طريق الدراسة والصحافة والإذاعة ، وعن طريق الندوات العلمية والمحاضرات الجامعية ، فعليكم أن تستعدوا لهذه المعركة هنا ، المعركة الحامية الدامية ، وهي معركة بين من يعتقد أن الإسلام هو دين خالد، وهو دين البشرية إلى يوم القيامة ، أنه الدين الكامل لسعادة البشرية حياة وموتًا ، وخلقًا وإجتماعيًا ،

وتشريعًا وعبادة ، وحكمًا وسيادة ، ومن يعتقد ويؤمن ويعلن بأعلى صوته أن الإسلام قد مضي زمنه، وأنه لا محل له الآن في هذا العصر الراقي ، في هذا المجتمع المتعقد المواجه لمشكلات تحدث كل يوم ولابد أن تستعدوا هنا ، وأنتم متفاوتون في الفرصة بعضكم لهم فرصة قليلة وبعضكم لهم فرصة واسعة ، فعلى كل يجب عليكم أن تستعدوا للعودة إلى بلادكم قبل الخوض في هذه المعركة ، فلا تعودا إلى بلادكم إلا وأنتم تتسلحون بالسلاح الإيماني العلمي العقلي العصري، بسلاح أقوى لم يخلق أقوى منه ، ولا يمكن أن يخلق أقوى منه، ولابد من السلاح مهما كان الإنسان قويًا وغنيًا ، لابد من أن يتسلح بسلاح العلم لمواجهة الجيل

ولابد أن تحاربوا مركب النقص في هذه الطبقة

المثقفة الثقافة الحديثة ، المصابة بمركب النقص فيما يتصل بالإسلام ، وبالشريعة الإسلامية .

هم مبتلون بمركب النقص في كل ما يسمعونه عن الإسلام ، أو يقرأونه عن الإسلام ، ويقولون هذه قصة الزمن الماضي ، هذه حكاية للزمن الماضي، لا قيمة له في هذا العصر ، وهم عازمون على الإبادة المعنوية العقائدية للجمهور ، عن طريق التعليم والتأليف والصحف والمجلات والإذاعة والندوات .

هذا هو الواقع الذي ينتظركم يا إخواني ! وأسأل الله تعالى أن يوفقكم للقيام بهذا الواجب ، وللوفاء بحق الإسلام ، وللوفاء بحق العبودية ، وللوفاء بحق الضمير السليم المسلم ، وللوفاء بالنسبة إلى الإسلام ، وإن الله تعالى قد أنعم عليكم بنعمة الإسلام ، فلابد أن تقدروا هذه النعمة وأن تكافحوا كل ما يهاجم ، وكل ما يعارض ، وكل ما يعارض ، وكل ما يتحدى الإسلام بكل قوة ، وبكل وضوح ، وبكل ذكاء ، وبكل استعداد ، وبكل تسلح .

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين. والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته ١١/محرم الحرام ١٤١٣هـ

> رقم الإيداع: . ٤، ١١ / ١٩٩٧ م الترقيم الدولي 1 - 32 - 32 - 38 - 37 . 1 . 8 . 8 . 8 . 9 . 9

مطابع دار الطباعة والنشر الإسلامية العاشر من رمضان المنطقة الصناعية ب ٢ - تليفاكس: ٣٦٢٣١٢ - ٣٦٢٣١٣ مكتب القاهرة: ملينة تصر ١٢ شان هانيء الأندلسيت: ٢٠٨١٣٥ - تليفاكس: ٣٠٠٠٠٥

